
Desafíos. 2024; 15(1): 103-8

Revista Científica de Ciencias Sociales y Humanidades
ISSN: 2307-6100 (Impreso) | 2706-9559 (En línea)

103

DOSIER

© El autor. Este es un artículo bajo
la licencia de Creative Commons, CC-BY 4.0

Cosmovisión andina en la educación intercultural 
Andean worldview in intercultural education 

Graciela Milagros Astorima Farfán 1,a , Oscar Gutiérrez Huamaní 1,b  

Recibido: 18-10-2023

Aceptado: 04-12-2023

Publicado en línea: 12-01-2024

Artículo disponible
escaneando QR

Citar como

Astorima Farfan , G. M., y Gutiérrez Huamaní, O. (2024). Cosmovisión andina en la educación intercultural. 
Desafíos, 15(1), 103-8. https://doi.org/10.37711/desafios.2023.15.1.422

Filiación y grado académico 
1	 Universidad Nacional de San Cristóbal de Huamanga, Ayacucho, Perú. 
a	 Bachiller en Ciencias de la Educación. 
b	Doctor en Ciencias de la Motricidad. 

 

La cosmovisión andina puede ser el pilar para la educación peruana, porque posee características totalmente diferentes 
a la concepción eurocentrista respecto a su forma de concebir al mundo, de ver a la naturaleza y relacionarse con el 
otro. Los principios de equilibrio y armonía se producen al interior de las acciones del hombre en el hábitat natural y 
espiritual. En la cosmovisión andina se guarda la armonía con el entorno, se tiene un pensamiento de reciprocidad, 
concordancia y complementariedad con una relación de respeto entre el ser humano y la naturaleza, el allin kawsay 
(vivir bien), el ayni (la ayuda mutua), etc., serían los principios básicos de una educación intercultural peruana. Una 
educación intercultural debe respetar la diversidad etno-cultrual; y a partir de ello dar la oportunidad de desarrollo a 
todos los habitantes. 

Palabras clave: cosmovisión andina; educación intercultural; cultura; mito; allin kawsay; ayni. 

The Andean worldview could serve as the cornerstone for Peruvian education, as it possesses characteristics vastly 
different from the Eurocentric conception regarding how to perceive the world, nature, and interact with others. 
Principles of balance and harmony are ingrained within human actions in both the natural and spiritual habitat. 
Andean cosmovision upholds harmony with the environment, fostering a mindset of reciprocity, concordance, and 
complementarity with a relationship of respect between humans and nature. Concepts like allin kawsay (living well) and 
ayni (mutual aid) would constitute the basic principles of Peruvian intercultural education. Intercultural education must 
respect ethno-cultural diversity, thereby providing development opportunities for all inhabitants.

Keywords: Andean worldview, intercultural education, culture, myth, allin kawsay, ayni.

RESUMEN

ABSTRACT

https://orcid.org/0000-0003-2627-7465
mailto:oscar.gutierrez%40unsch.edu.pe?subject=
https://orcid.org/0000-0002-8070-0108
https://doi.org/10.37711/desafios.2023.15.1.422


Astorima Farfán GM. y Gutiérrez Huamaní O. Cosmovisión andina en la educación intercultural

Desafíos. 2024; 15(1): 103-8104

INTRODUCCIÓN

La cosmovisión andina constituye la producción 
humana que permite ver, sentir y percibir la realidad 
de la naturaleza y el cosmos de los pueblos originarios 
de Latinoamérica (Achig, 2019). La cosmovisión 
andina contiene ciertos principios de convivencia e 
integración con su entorno. El ande es “El espacio 
físico es determinante para la estructuración de un 
pensamiento filosófico que amalgama el aporte 
de diversas culturas que viven” (Arias, 2009, párr. 
3). En este ensayo abordaremos el concepto de 
cosmovisión andina para entender cómo era la vida y 
sobre todo las concepciones de nuestros pobladores 
antiguos.  Nos aproximaremos a las distintas esferas 
que las integran, entre ellas: la cultura andina y su 
cosmovisión; ya que en ambas esferas o dimensiones 
resultan complementarias y se interrelacionan, al 
poseer elementos de suma importancia que reflejan 
el vivir de un pueblo y su pertenencia a un orden 
social, político, militar, religioso y cultural.

La importancia de reconocer la cosmovisión 
andina, los saberes ancestrales y la cultura milenaria 
de nuestros antepasados, es indudable si se quiere 
generar cambios en las estructuras sociales y 
educativas, en especial en la educación intercultural. 
Así mismo, es latente partir de una realidad de 
aculturación en la que vivimos, donde existe la 
hegemonía cultural occidental sobre la andina. Según 
Todorov (1990), una cultura no se puede desligar 
de otra, porque es a través del contacto o de esas 
relaciones que se crea conciencia de sus propias 
diferencias y que, al aceptarlas, logra crecer como 
sociedad. Arias (2009), por otra parte, reafirma que 
nuestra identidad cultural sufrió transformaciones 
y que seguirá en ese proceso de cambio, pero que 
nosotros podemos reconstruirla y reconocer nuestra 
ancestral concepción del mundo e integrarla a estos 
nuevos tiempos.

Al plantear una educación intercultural desde una 
cosmovisión andina, “necesitamos escuchar a la 
sabiduría de nuestras comunidades, a la de aquello 
que han sabido vivir sabrosamente por milenios y que 
han conservado la diversidad en todas sus formas 
regenerando cotidianamente el tejido vital de estas 
tierras” (Ishizawa, 2001, p. 5). A la vez, la educación 
tiene el reto de trabajar en una realidad multicultural; 
entonces, hablar de una cosmovisión andina 
integrada a la educación es tratar de preservar una 
identidad cultural.

La cosmovisión andina, respaldada en una 
filosofía intercultural andina que se opone al proceso 
acelerado de una globalización y hegemonización 
cultural (Estermann, 2006), serviría de soporte 
a una educación intercultural, respetando la 
multiculturalidad. La filosofía es el reflejo del hombre, 

es lo que define al hombre como ser pensante que 
vive en diferentes realidades y comparte diferentes 
experiencias. “La filosofía tiene que ver así con la 
verdad total de la existencia racionalmente clarificada, 
lo que apela a la totalidad del ser personal humano 
y a su plena lucidez, dos formas de referirse a lo 
más propio de cada hombre” (Salazar, 1978, p. 19). 
Por consiguiente, la filosofía: “sería todo el esfuerzo 
humano para entender el mundo, a través de las 
grandes preguntas que la humanidad ha formulado; y 
ello compete a todos los pueblos en todas las épocas” 
(Estermann, 2006, p. 22). 

Los detractores de la filosofía andina, por su parte, 
señalan: “La concepción prehispánica andina del 
mundo fue mítica y mágica y no eminentemente 
racional, teorético, trascendental, problemático 
y crítico” (Mejía, 2005, p. 49). De esta manera, 
podríamos decir que es necesario que el concepto de 
filosofía andina tenga bases teóricas que lo sustenten. 
En ese sentido, nos toca reflexionar y teorizar, “Así, 
la actividad del filósofo se caracteriza por ser una 
manera inédita de ver la realidad, en otras palabras, 
ver de modo diferente lo que los demás ven de 
manera común y corriente” (Hernández, 2022). “Para 
poder aproximarse al fenómeno y tema de la ‘filosofía 
andina’, es preciso romper con el eurocentrismo y 
occidentalismo (u occidentocentrismo) implícitos 
en la misma definición y delimitación de lo que se 
considera ‘pensamiento filosófico’ o ‘filosofía’ a 
secas” (Estermann, 2006, p. 11); por ello, “la filosofía 
andina, no es algo que aparezca de la nada, es tan 
solo el desarrollo lógico, llevado cabalmente a sus 
consecuencias” (Hernández, 2022, p. 147).

De lo expuesto, podemos decir que el problema 
en nuestra sociedad latinoamericana es la escasa 
conciencia de nuestro pasado cultural. Por otro 
lado, como lo expresó Mariátegui (1973) “Un 
sociólogo ilustre dijo una vez que en estos pueblos 
sudamericanos falta «atmosfera de ideas»” (p. 144). 
Entonces, es momento de despertar a revalorar la 
cosmovisión andina, con ideas surgidas desde una 
filosofía intercultural andina, para emprender una 
educación intercultural peruana, para hacer un cambio 
de mentalidad, de sentir, de apreciar, de contemplar 
la belleza de lo que tenemos. Nuestra cosmovisión 
andina nos enseña a ver que somo parte de un 
todo, estar en relación de respeto con la naturaleza, 
a agradecer cada ser vivo, porque todo tiene vida.

DESARROLLO

Cosmovisión andina
La manera de interpretar el mundo en el que vivimos 
desde la visión andina nos permite un equilibrio 
simbiótico entre el ser humano y la naturaleza. 
“Denominamos mundo andino a la pacha, esto es, 



Astorima Farfán GM. y Gutiérrez Huamaní O. Cosmovisión andina en la educación intercultural

Desafíos. 2024; 15(1): 103-8 105

al espacio, tiempo y naturaleza, y los suyus, regiones, 
que se encuentran en lo alto, los valles y contrafuertes 
de Los Andes donde con anterioridad a los Siglos X a. 
C. se desarrollaron una serie de culturas, con unas 
características” (Mejía, 2005, p. 51). En tal sentido, la 
cosmovisión andina refleja el sentir propio de una 
comunidad del ande que visualiza un mundo físico 
y espiritual: “Concebimos que la visión del mundo es 
distinta porque los hombres reales de cada pueblo y 
cada nación son distintos, porque viven andinamente 
hablando en distintas pachas; esto es, en distintos 
espacios y épocas” (Mejía, 2005, p. 55). 

Para Illcachi (2014), la cosmovisión andina es: 
“una perspectiva frente al orden cósmico de la vida 
y manera de ver el orden del universo por parte de 
una cultura, un pueblo o una nacionalidad” (p. 18). De 
lo dicho podríamos decir que la cosmovisión andina 
es una forma de ver e interpretar al mundo. Nuestra 
cosmovisión andina rica por el sentido naturalista y 
dialéctico (Achig, 2019), por percibir al hombre como 
una parte integrada del universo, por la naturaleza 
es parte del hombre y se relacionaban de manera 
amigable. Una visión que integra el todo y que guarda 
una dinámica y se complementan:

Este sistema sigue el principio de la 
complementariedad, donde cada fenómeno 
tiene como contraparte un complemento como 
condición necesaria para ser “completo” y capaz 
de existir y actuar. La dinámica entre cielo y tierra, 
sol y luna, varón y mujer, claridad y oscuridad, día 
y noche, bondad y maldad (Avelar, 2009, p. 91).  

Es así que, el hombre andino posee características 
totalmente diferentes a la concepción eurocentrista 
respecto a su forma de concebir al mundo, de ver a 
la naturaleza y relacionarse con el otro. Los principios 
de equilibrio y armonía se producen al interior de las 
acciones del hombre en el hábitat natural y espiritual 
(Achig, 2019). Por lo tanto, es un pensamiento que 
guarda armonía con el entorno, de manera colectiva; 
un pensamiento de reciprocidad concordancia, 
complementariedad y reciprocidad con el otro. 

Esta cosmovisión orienta las acciones e 
interacciones que se dan entre el sujeto y objeto, 
es decir, entre el ser humano y la naturaleza, en una 
relación de respeto del hombre ante la naturaleza por 
ser parte de él. “Se ha conceptualizado la ética andina 
como «ética de la reciprocidad» que, a su vez, es 
una concreción de lo que llamamos «cosmoética»” 
(Beauclair, 2013, p. 39). Muchos de sus principios se 
relacionan con el mundo natural, como el allin kawsay 
(vivir bien), el ayni (la ayuda mutua), etc.; “Es decir que 
los principios éticos que orientan sus sociedades se 
construyen no solo a partir de las interacciones entre 
humanos y con su entorno, sino también a partir de lo 
desconocido, de lo que escapa a estas interacciones 
primeras (Beauclair, 2013, p. 48).

De esta manera, los valores y formas de relación en 
el mundo andino son el resultado de su cosmovisión 
del mundo, en las que se trata de llevar una vida 
productiva para todos sin enfrentamientos, en 
reciprocidad y en conexión con la naturaleza. “El 
universo andino se concibe como una especie de 
tejido compuesto por una multitud de elementos 
todos relacionados entre ellos de manera directa o 
indirecta” (Beauclair, 2013, p. 45). En el mundo andino 
importa la reciprocidad, a diferencias de la “buen 
vida” occidental el Buen vivir o el Allin Kawsay implica 
alcanzar la satisfacción entre las familias (Rengifo, 
2002). “La reciprocidad entendida en ese sentido, 
se vuelve realmente una actitud frente a la vida, un 
principio epistemológico con el cual se pueden 
orientar las practicas éticas ancladas en el cotidiano y 
elaborar un arte de vivir para el mantenimiento de un 
equilibrio global” (Beauclair, 2013, p. 53).

Por otra parte, “la filosofía andina misma es un
fenómeno multicultural y refleja una serie de 
«puentes» interculturales” (Estermann, 2006, p. 12).
Pero es preciso determinar a que se entiende 
por interculturalidad: “Perspectiva programática 
de promover el diálogo abierto y la dignificación 
cognitiva de todas las tradiciones culturales de la 
humanidad” (Betancourt, 2007, p. 23). Es decir, que 
la filosofía intercultural apela a una transformación 
no sólo en la forma en que es definida una filosofía 
andina, sino también al cambio en: “El dialogo entre 
las culturas, para que eso que llamamos «filosofías», 
pueda ser renombrado y redefinido mediante la 
cooperación de todas las tradiciones de pensamiento 
de la humanidad” (Fornet Betancourt, 2007, p. 25). 

La cosmovisión andina con un sentido naturalista, 
dialéctico y carácter simbólico (Achig, 2019), constituirá
un soporte de la interculturalidad. En el contexto 
actual, “nuestros problemas tienen una particularidad 
que sólo nosotros debemos resolver, pero no todo 
debe quedar allí, debemos crear paradigmas que 
sustenten la explicación racional y fundada de 
nuestra realidad” (Mejía, 2005, p. 52). Debemos 
crear nuevos conocimientos sustentados en 
nuestras propias concepciones andinas, como 
la relacionalidad (nada permaneces asislado), la 
correspondencia (dos opuestos se necesitan el uno 
al otro), la complementariedad (un todo integral), la 
reciprocidad (dar y recibir) y la ciclicidad (movimiento 
espiral permanente) (Achig, 2019). Por ello, “nuestra 
racionalidad, se sustenta en una concepción de la 
razón, que no es absolutamente teórica o teorética, 
como la occidental, el conocimiento racional andino 
es un concepto fruto de la experiencia, inferido por 
analogía y generalización” (Mejía, 2005, p. 52). Lo que 
necesitamos es crear conocimientos que partan de 
nuestra propia experiencia y darles el valor adecuado; 
sustentándolos en riqueza milenaria de nuestros 



Astorima Farfán GM. y Gutiérrez Huamaní O. Cosmovisión andina en la educación intercultural

Desafíos. 2024; 15(1): 103-8106

abuelos, adecuándolos a nuestro vivir, ya sea en la 
costa, sierra o selva. 

Lo que hace falta, es entender bajo qué paramentos 
se encontraban los saberes ancestrales y cómo se 
encuentran ahora en nuestra sociedad. Aquellos 
mitos y leyendas nos contaban realidades que 
explicaban el origen de nuestra naturaleza, de nuestro 
origen como seres que habitaban y se relacionaban 
con su espacio de manera armónica. Todos los 
mitos y leyendas “ponen de manifiesto el realismo 
mágico religioso que todavía subyace en el mundo 
andino” (Martín, 2009, p. 200). Los mitos nos acercan 
al pensamiento andino, “El mito es una de las más 
antiguas y grandes fuerzas de la civilización humana. 
Está conectada íntimamente con todas las demás 
actividades humanas. Es inseparable del lenguaje, 
de la poesía, del arte y del más remoto pensamiento 
histórico” (Cassirer, 2004, p. 30). 

El poder que ejercen los mitos es interesante para 
entender a la humanidad. “Los mitos muestran la lógica 
y cosmovisión de una cultura, sus concepciones
ideológicas fundamentales, el orden que la regula, los 
núcleos duros de su identidad, el sentido social de su 
autoconciencia, y su idea de ubicación en la historia” 
(Lozada, s/f, p. 92).

Una nueva mirada en la educación intercultural 
La educación intercultural surge por la “eclosión 
de la diversidad étnico-cultrual que subyace, 
subalterna y underground, resistiendo a los embates
del disciplinamiento societal de la cultura oficial, 
emplazada en cuanto institución legitima y 
legitimante” (Guzmán, 2018, p. 203). La cosmovisión 
andina, bajo este contexto, revaloraría los saberes 
ancestrales hacia una educación intercultural auténtica.

Las escuelas actuales, con el sistema educativo 
contemporáneo suelen definirse “monoculturales”, 
limitando el reconocimiento de la pluralidad y la 
multiculturalidad (Guzmán, 2018). A esta problemática 
de una educación intercultural se aúna la formación 
inicial docente, ya que el currículo en los institutos 
pedagógicos, escuelas superiores pedagógicas y 
universidades no atiende esta necesidad desde una 
epistemología del sur, “no existe una formación 
intercultural de profesional en educación, segundo 
por el sistema educativo es avasallador y alienante, 
tercero porque no hay quien o quienes inserten 
políticas interculturales en la educación regional” 
(Medina, 2015, p. 20). 

Estos aspectos nos llevan a reflexionar cómo está 
nuestra educación actualmente y que se necesita 
lograr un cambio educacional y sobre todo cómo 
gestionar políticas para integrar una conciencia 
filosófica intercultural, porque la educación es 

un aspecto fundamental para la formación o 
“deformación” (mantener intereses de grupos de 
poder) de la sociedad. “La pedagogía puede servir para 
colonizar o descolonizar, para borrar la cosmovisión 
indígena o para revitalizarla” (Illacachi, 2014, p. 24). En 
otras palabras: 

El sistema educativo es, sin duda, una de las 
instituciones sociales más importantes para 
construir la interculturalidad y poner en praxis 
el postulado del buen vivir, siendo una de las 
bases de la formación human e instrumento no 
solo de mantenimiento de una sociedad sino de 
su crecimiento, transformación y liberación, y 
reconocimiento de todas sus potencialidades 
civilizatorio humanas (Illicachi, 2014, p. 24).

Al no considerar la gran diversidad cultural que tiene 
nuestro el mundo se crearon sistemas educativos 
unificadores que no comprenden las diferentes 
culturas existentes; del mismo modo en el Perú. Un 
sistema educativo que desconoce su realidad es 
un sistema que ignora las necesidades de su país. 
Según Yépez (2015), al creer que solo las instituciones 
públicas o particulares son una forma de educación 
se ha homogenizado y legitimado el sistema 
educativo, haciendo que exista un desconocimiento 
de las tradiciones ancestrales, formas y sabidurías 
nacionales. A pesar de que ha habido cambios y 
hay cierto reconocimiento, el sistema educativo 
persiste en un desconocimiento de las costumbres 
tradicionales propio de las comunidades indígenas. La 
pregunta sería cómo lograr ese cambio para incluirlas 
en el proceso de formación escolar y construir 
comunidades educativas.

Por otro lado, para Walsh (2004), la interculturalidad 
ha llevado a muchas luchas, pero una importante es 
en el tema de la educación, porque la educación 
intercultural solo tendrá un impacto sustancial cuando 
esta sea asumida de manera crítica y se puedan tomar 
acciones para hacer un cambio epistemológico, 
político y pedagógico. En sus propias palabras:

Y es por eso mismo que la interculturalidad 
debe ser entendida como designio y propuesta 
de sociedad, como proyecto político, social, 
epistémico y ético dirigido a la transformación 
estructural y socio-histórica, asentado en la 
construcción entre todos de una sociedad 
radicalmente distinta (Walsh, 2004, p. 4). 

Por lo tanto, Walsh (2004) hace mención a la 
necesidad de transformar un orden que ha estado 
establecido, decolonizando lo aprendido, para 
empezar a escribir desde una postura en la cual se 
incluya al “otro”. Es necesario empezar una educación 
intercultural desde las instituciones educativas 
incorporando la cosmovisión andina y los saberes 
ancestrales. Una educación sin conocimiento de la 



Astorima Farfán GM. y Gutiérrez Huamaní O. Cosmovisión andina en la educación intercultural

Desafíos. 2024; 15(1): 103-8 107

identidad cultural es una educación que desconoce 
sus raíces ancestrales y que no reflexiona de su 
pasado y presente. Es por eso importante que en la 
educación intercultural se priorice la cosmovisión 
andina y los conocimientos ancestrales, empleando 
la tecnología (TIC, TAC y TEP) para incorporar y 
revalorar nuestro pasado cultural. De acuerdo con 
Yépez (2015):

Esto implica que las asignaturas tengan una 
proporción equitativa tanto del conocimiento 
de los pueblos indígenas como de la cultura 
occidental en las mallas curriculares. Por 
ejemplo, las lenguas nativas, la historia de los 
pueblos indígenas, las redes de comunicación, 
las costumbres y tradiciones no solamente 
como cursos opcionales o talleres, sino 
como materias obligatorias porque son ejes 
trasversales y estratégicos para el desarrollo de 
un país plurinacional e intercultural. Otro reto 
que debe tomar las instituciones educativas 
es construir políticas desde la filosofía 
comunitaria, incluyente y participativa que en las 
comunidades indígenas se vienen practicando 
cotidianamente (p. 247).

Entonces, es necesario invitar e incorporar a 
profesionales (filósofos, sociólogos, antropólogos, 
abogados, etc.) que se interesen en rescatar los 
saberes ancestrales e integrarlos para dar soporte, 
desde una cosmovisión andina, al sistema educativo. 
De esta manera, la solución sería crear desde nuestras 
propias bases nacionales, autóctonas, buenos 
cimientos que sustenten nuestro pensamiento 
intercultural, ir a la raíz del pensamiento andino y 
sustentar las bases teóricas de una educación para 
todos. “Es decir, crear un grupo de historiadores, 
sociólogos, juristas, politólogos, antropólogos, 
filósofos, pedagogos para continuar con la 
investigación y análisis del tema a nivel nacional, 
regional y mundial” (Yépez, 2015, p. 248). 

De tal forma, se podrían generar espacios 
que sean una fuente de reconocimiento y de 
integración para las distintas comunidades, en los 
cuales se puedan fortalecer los principios andinos 
de nuestra cultura andina; en definitiva, “es preciso 
reconocer la necesidad de buscar en el modo de 
vivir de nuestros pueblos, como organismos sociales, 
como conjuntos histórico-culturales, los factores 
y causas capaces de dar cuenta del problema que 
nos ocupa” (Salazar, 1978, p. 23). Por consiguiente, 
debemos ir construyendo políticas educativas a partir 
de la cosmovisión andina y la filosofía intercultural, 
porque la política debe ir de manera conjunta con 
la educación para que pueda existir una verdadera 
transformación que humanice realmente al hombre 
(Pizarro, 2018).

CONCLUSIONES

Este ensayo es, por tanto, una reflexión acerca de 
si la cosmovisión andina, a partir de una filosofía 
intercultural, permite a sentar las bases de una 
educación intercultural peruana. Por tal motivo,
es momento de revalorar los conocimientos 
ancestrales, la filosofía, los valores, los mitos y ritos, 
las costumbres de nuestros antepasados, para
partir de ellos en la construcción de una verdadera
educación intercultural. 

Existen diversas culturas en nuestro país, las 
cuales se manifiestan a través de sus ritos, mitos y 
costumbres. La cosmovisión andina es latente en los 
pueblos andinos, siendo una cultura viva que perduró 
a la imposición de otra cultura foránea, generando 
un sincretismo cultural, con la aspiración de una 
educación intercultural basada en la cosmovisión 
andina, que consiga generar en los educandos y 
profesores el interés por nuestra cultura ancestral.

REFERENCIAS

Achig, D. (2019). Cosmovisión andina. Revista de la Facul-
tad de Ciencias Médicas, 37(3), 1-6. https://doi.
org/10.18537/RFCM.37.03.01

Arias, L. (2009). La identidad nacional en tiempos de globali-
zación. Revista Electrónica Educare, 12(2), 7-16.

Avelar, S. (2009). Cosmovisión y religiosidad andina: una di-
námica histórica de encuentros, desencuentros y 
reencuentros. Espacio Amerindio, Porto Alegre, 
3(1), 84-99.

Beauclair, N. (2013). La reciprocidad andina como aporte a la 
ética occidental: Un ejercicio de filosofía intercultu-
ral. Cuadernos Interculturales, 11(21), 39-57.

Cassirer, E. (2004). El Mito del Estado (C. popular, Ed., y E. 
Nicol, Trad.). Fondo de Cultura Económica.

Estermann, J. (2006). Filosofía andina. Sabiduría Indígena 
para un mundo nuevo (2ª ed.). Instituto Superior 
Ecuménico Andino de Teología.

Fornet Betancourt, R. (2007). La filosofía intercultural desde 
una perspectiva latinoamericana. Solar, (3), 23-40.

Guzmán, F. (2018). Los retos de la educación intercultural en 
el siglo XXI. Revista Latinoamericana de Educación 
Inclusiva, 12(1), 199-212. https://doi.org/10.4067/
S0718-73782018000100013

Hernández, J. E. (2022). La vieja y la nueva filosofía andina. 
Una crítica a Josef Estermann. Letras, 93(138), 137-
151. https://doi.org/10.30920/letras.93.138.10

Illicachi, J. (2014). Desarrollo, educación y cosmovisión: una 
mirada desde la cosmovisión andina. Revista de 
Ciencias Sociales, (21), 17-32.

Ishizawa, J. (2001). Presentación. En P. P. Campesinas (Ed.). 
Allin Kawsay. El bienestar en la concepción Andino 



Astorima Farfán GM. y Gutiérrez Huamaní O. Cosmovisión andina en la educación intercultural

Desafíos. 2024; 15(1): 103-8108

Amazónica (pp. 5-8). Proyecto Andino de Tecnolo-
gías Campesinas. https://www.pratec.org/wpress/
pdfs-pratec/allin-kawsay.pdf

Lozada, B. (s/f). Mito, tiempo y política en la cultura andina. 
https://www.academia.edu/19523249/Mito_tiem-
po_y_pol%C3%ADtica_en_la_cultura_andina

Mariátegui, J. C. (1973). José Carlos Mariátegui en sus tex-
tos. (B. Peruana, Ed.). Promoción Editorial Inca S. 
A. (PEISA).

Martín, M. (2009). La cosmovisión religiosa andina y el rito 
de la Copacocha. Investigaciones Sociales, 13(23), 
187-201. https://doi.org/10.15381/is.v13i23.7229

Medina, W. (2015). La filosofía de la interculturalidad en la 
educación. Horizonte de la Ciencia, 5(8), 57-68. 

Mejía, M. (2005). Hacia una filosofía andina. Doce ensayos 
sobre el componente andino de nuestro pensa-
miento. https://lengamer.org/admin/language_fol-
ders/quechuadecusco/user_uploaded_files/links/
File/Qhapaqkuna/Filosofia_Andina.pdf.

Pizarro, M. (2018). Pensar a Frantz Fanon para una nueva pe-
dagogía desde la negritud, el humanismo y la praxis 
de liberación. RELIGACIÓN. Revista de Ciencias So-
ciales y Humanidades, 3(10), 188-196.

Rengifo, G. (2002). El bienestar en la concepción andi-
no-amazónica. En PRATEC. Allin kausay. El bienes-
tar en la concepción Andino Amazónica (pp. 3-14). 
Gráfica Bellido S.R.L.

Salazar, A. (1973). "Filosofía de la dominación y filosofía de 
la liberación”, en Stromata. San Miguel, Universidad 
del Salvador.

Todorov, T. (1990). El cruce de las culturas. Criterios, (25-28), 
3-19.

Walsh, C. (2004, 9-11 de marzo). Interculturalidad crítica y 
educación intercultural [ponencia]. I Seminario “In-
terculturalidad y Educación Intercultural”. Instituto 
Internacional de Integración del Convenio Andrés 
Bello La Paz, Bolivia.

Yépez, P. (2015). Tradiciones indígenas en el mundo moder-
no y su incidencia en la educación intercultural. 
Sophia, 231-251.

Fuentes de financiamiento
La investigación fue realizada con recursos propios.

Conflictos de interés 
Los autores declaran no tener conflictos de interés.

Correspondencia
Oscar Gutiérrez Huamaní
Dirección: Ayacucho/Huamanga, Perú.
Teléfono: 966 630 920
E-mail: oscar.gutierrez@unsch.edu.pe

mailto:oscar.gutierrez%40unsch.edu.pe?subject=



